29 APRILE 2025  
“IL PERDONO CHE RIAPRE IL FUTURO “ 
(Lc 7,36-50) 
Chiudiamo questo anno col testo della peccatrice perdonata. Gesù che era stato da poco accusato di essere un mangione e un beone, tanto per confermare questa nomea, accetta l'invito a pranzo di Simone il fariseo e quindi la scena si sposta dentro una casa, una casa privata per un pranzo che Simone e i suoi compagni farisei hanno organizzato magari per conoscere meglio un po' questo rabbì particolare.  
Gesù accetta appunto l'invito a pranzo, malgrado avesse questa fama di mangione e beone, dimostrando che non si fa condizionare dal giudizio degli altri, non ritiene di non dover andare per non confermare questa fama. Gesù non è assolutamente condizionabile.

Pranzare non è come cenare, nel senso che la cena è un momento particolarmente intimo.
Il pranzo è meno intimo, è un'occasione che Gesù accoglie per osservare, insegnare, correggere amorevolmente, cosa che fa anche in questa occasione con il nostro protagonista Simone il fariseo.
Quindi accetta questi inviti a pranzo, non perché è un maggiore e beone, ma per creare occasioni di
relazione, anche se spesso chi lo invita lo fa per metterlo alla prova o addirittura per avere di che accusarlo.
In questa scena nella casa c'è una piccola parabola che viene raccontata da Gesù come insegnamento nei confronti di Simone.
Lettura luca 7,36-50

La donna peccatrice al contrario di Simone il fariseo, non ha un nome. Forse quando le persone sono anonime è per favorire l'identificazione, forse per favorire l'identificazione di quell'umano femminile giudicato, sfruttato, emarginato. Ed è una donna silenziosa, non dice una sola parola, ma compie tanti gesti bellissimi, stupendi. 
Innanzitutto entra nella casa di un fariseo, ben sapendo cosa l'aspetta in termini di giudizio e essendo una nota peccatrice di quella città, entrando nella casa contamina inevitabilmente anche quell'ambiente, lo rende impuro e ancora peggio per chi la tocca o si lascia toccare, cosa che appunto sarà per Gesù.
Quindi incurante del disprezzo manifesta questa fiducia entrando in questa casa, ma entra naturalmente non perché voleva andare da Simone e fariseo, ma perché sa che c'è Gesù. E che cosa fa? Si accuccia ai piedi di Gesù, si sdraia proprio ai piedi di Gesù e quindi in questo manifesta anche una grande umiltà. Non sente di essere degna, di stare al fianco di Gesù, di sedere accanto a lui alla stessa mensa, a cui tra l'altro non è stata invitata, ma sa però di poter stare là sotto e dedicarsi a quei piedi che poi diventano un simbolo.

E che cosa fa? unge di olio profumato. Ecco, queste unzioni le abbiamo ricordate anche nel tempo pasquale, l'unzione di Betania, Maria, che unge il capo di Gesù . Sono forme anche di devozione. Qui è rivolta ai piedi di Gesù e in questo manifesta una devozione e un affetto profondo per questo maestro.
   
E poi ecco queste questa serie di verbi “bagna con le sue lacrime” questi piedi, quindi non solo li unge di olio profumato, ma li bagna con le sue lacrime, quindi sta piangendo.
Li bacia e quindi usa gli occhi, la bocca, il naso inondando di questo profumo, li asciuga con i suoi capelli. E qui possiamo immaginare proprio l'atto di sciogliersi i suoi lunghi capelli e utilizzarli per asciugare i piedi unti e bagnati di Gesù. E’ un gesto di grandissima intimità.
  
E allora ci chiediamo, ma chi è questa donna anonima? dice il testo che è “una nota peccatrice”.
Il fariseo dice “non si lascerebbe toccare da questo genere di donne”, quindi possiamo immaginare che fosse una conosciutissima prostituta della città che ovviamente Simone stranamente conosceva molto bene…
Sta di fatto che è una donna, tanto conosciuta quanto anonima e ertamente sfruttata quanto giudicata dai ben pensanti. Condizione questa che provoca dolore e lacrime. 
La reazione di Simone è quella di un pensiero molto negativo su Gesù e sulla donna. C'è un giudizio, ma lo fa “tra e sé”, non lo esprime apertamente. “Borbottò”, dice proprio il testo, “borbottò fra sé”. E qui vediamo proprio tutta l'ipocrisia, cioè pensi una cosa ma non hai il coraggio di esprimerla. Comunque coltiva questo duro doppio giudizio: verso Gesù, dicendo “sicuramente non è un profeta perché sennò non si lascerebbe toccare” e quindi rendere impuro da questa donnaccia, da questa peccatrice. E verso la donna,  perché la giudica quel “genere” di donna.

Simone e si scandalizza perché per lui Dio e quindi un profeta, ecco, è quello che accoglie i bravi e punisce i cattivi. Per Gesù invece Dio è quello che si fa vicino ai poveri e prova una gioia sconfinata quando un peccatore si accorge del suo errore, o di essersi smarrito e cambia vita, si converte.
   
Qui c'è una sottile ironia da parte di Luca, che sembra quasi dirci la vera prostituta però non è la donna, ma è questo mondo farisaico. Il mondo farisaico è la vera prostituta perché pensa a Dio in maniera mercantile: di scambio, di comprare la grazia, di meritare il perdono con le buone azioni, con i buoni propositi, con una vita apparentemente impeccabile. Cioè, i farisei si prostituiscono ad un Dio moralista e giudice. Si comportano bene, ma solo per ottenere il premio.
   
Notiamo questa insistenza sui piedi di Gesù che sono nominati direttamente o indirettamente per 7 volte. Non c'è in nessun'altra parte nei Vangeli una scena in cui i piedi di Gesù sono così tanto oggetto di cura, di attenzione, di devozione. E qualcuno si è chiesto giustamente: ma questi piedi che lui si lascia ungere, bagnare, asciugare, baciare, non sarà che è proprio qui che ha imparato, da questa donna quello che poi farà nell'ultima cena? nella lavanda dei piedi ai discepoli, dove appunto bagnerà i piedi dei discepoli? 
   
La donna non dice una parola, ma usa il linguaggio del corpo coinvolgendo appunto tutti i suoi sensi.  
Innanzitutto il tatto, ma anche l'udito perché piange, magari singhiozza, e la si sente piangere e   
l'olfatto con il profumo. La donna quindi vuole comunicare a Gesù qualcosa e lo fa non con le parole, perché non è una che parla, è una che fa e il suo linguaggio è il linguaggio del corpo, anche proprio per il mestiere che fa, lei parla col corpo e quindi ama e vuole dimostrare, dare a Gesù tutto il suo amore e lo fa con l'unico linguaggio che le è possibile, il linguaggio del corpo. Lo fa quindi con un linguaggio che è molto intimo, erotico direi, come nel Cantico dei Cantici, pieno quindi di questa sensualità, ma Gesù non la calcia via perché capisce che quello è il suo modo di comunicare, che quello è il suo linguaggio e quindi capisce che vuole manifestare tutta la sua tenerezza e il suo amore verso questo rabbì speciale che non giudica, non sfrutta, ma semplicemente accoglie e coglie  un bene profondo anche laddove si vede un male apparente,  o dentro un male vede un bene molto più grande, un bene possibile molto più grande e un bene fattuale. 
D'altronde Gesù lo sa bene che l'amore vero è concreto ed è fatto di gesti e non di romantiche parole. 
Che però Gesù sia veramente misericordia e perdono verso tutti, lo dimostra anche quando inizia a raccontare questa parabola a Simone, cioè Gesù non è sdegnato con il suo padrone di casa non lo vuole rimproverare cogliendo quei dialoghi interiori, quei retropensieri di giudizio che lui aveva, lui e gli altri commensali, ma vuole comunque cercare di insegnargli qualcosa, vuole comunicargli qualcosa. In questo esprime amore anche verso questo fariseo, non solo quindi per aver accettato l'invito, ma anche perché vede un'occasione concreta dove è possibile, guardando le cose che stanno accadendo, fare un insegnamento, fare una catechesi. 
   
Se Simone non cerca il dialogo con Gesù, tant'è vero che tiene questi pensieri per sé, Gesù invece entra in dialogo con lui e in questo dimostra di essere un vero profeta, cioè un uomo della parola che legge dentro i cuori.
   
E’ come se l’amore che Gesù ha ricevuto, questo amore tracimante che ha ricevuto da questa donna, deve immediatamente riversarlo anche su Simone. Ed è bello pensare a questa concatenazione perché anche Gesù aveva bisogno in qualche modo di sentirsi amato per amare e sentirsi amato magari dal padre, ma anche sentirsi amato da una donna, da una donna sconosciuta. Anche questo amore che riceve, per lui è carburante da riversare subito con chi ha di fronte e quindi in questo caso Simone e lo fa attraverso il racconto di questa breve parabola. 
Il cuore di questa parabola è di volere aprire gli occhi di Simone sulla sua cecità, sulla impostazione mentale sbagliata del suo approccio religioso.
Quindi possiamo dire che nulla ha impedito a Gesù di amare anche questo fariseo. Gesù non ama solo i poveri, non ama solo le prostitute, non ama solo i suoi discepoli, ama anche un fariseo come    
Simone. 

E qual è il succo di questo di questa parabola, di questo insegnamento? Il succo è in una domanda. Ama di più chi fa meno errori e non ne lascia correre una o chi, pur facendo molti errori, compie gesti d'amore e di perdono ancora più grandi? Cioè che cosa conta di più? Contare quanti errori hai fatto o quanto hai amato?
   
È l'amore che conta, non l'evitare di commettere peccati. Se noi impostiamo tutta la nostra vita per cercare di non commettere peccati, di non commettere errori, quindi per una sorta di perfezionismo, di moralismo religioso. Tutto questo, oltre a essere uno sforzo quasi nevrotico, porta facilmente al giudizio e all'esclusione di quelli che invece gli errori li fanno. Quindi ti pone molto facilmente sul versante giudicante.
Anche la coscienza amante del proprio peccato può portare a salvare la propria vita, come appunto dice Gesù, “i tuoi peccati sono perdonati, la tua fede ti ha salvato”. In un certo senso è più importante quella consapevolezza che quel peccato, quell'errore, quello sbaglio non è la cosa più importante di te, non è quello che ti definisce, non sei tu. Tu non sei quel peccato, tu non sei quel genere di donna, tu sei una donna che ha commesso degli sbagli, che sta magari commettendo degli sbagli. Ecco, non ci dobbiamo identificare con quegli sbagli e questa coscienza può salvarti. In fondo è il perdono che ti riapre il futuro, è la chiave che ti riapre il futuro. L'atteggiamento amante, concreto cancella i peccati. 
Questo lo diceva anche Pietro, nella prima lettera Pietro dice "L'amore copre una moltitudine di peccati". Noi siamo troppo preoccupati a evitare di fare peccati invece che ad amare. Concentriamoci sull'amore, facciamo le cose per amore, per servizio, per gratitudine. Non stiamo lì a cercare sempre di combattere in maniera perfezionistica tutte le nostre piccole o grandi “devianze”! Sforziamoci di amare di più, non buttiamo tutte le nostre energie per cercare di essere   
impeccabili, castrando così anche la nostra vita dentro questa ossessione, questa nevrosi dell'essere incappati nell'errore o anche in questa attenzione a non incappare nel giudizio degli altri, che poi è
forse quello che più ci preme e che vogliamo a tutti i costi evitare. Noi vogliamo comportarci bene per non avere rogne, per non essere giudicati dal vicino, dalle persone, dai familiari…  temiamo il giudizio altrui.

 Gesù ci sta dicendo, "No, questa non è una strada buona di vita, di futuro, è il perdono, è l'amore che permette di perdonare tanti peccati”. Questo è più importante che evitare il giudizio altrui. 
La cosa sorprendente non è che Gesù perdoni i peccati, cosa che invece scandalizza Simone e gli altri commensali, quel perdono che vuol dire la possibilità che hanno tutte le persone di vivere al meglio la propria esistenza, magari proprio grazie a quel perdono che gli dà la forza di vivere meglio, di non consegnarti allo sfruttamento, di vivere più dignità. Ma la cosa più sorprendente è che Gesù dica "Vai, la tua fede ti ha salvata". Come dire: non è che ti ha salvato il mio perdono. Il perdono cosa fa?  
Il perdono riattiva in noi la consapevolezza di potercela fare con le nostre forze. Poi il resto, in un certo senso, la salvezza ce la dobbiamo dare da soli, nel senso che non è il dono di Dio dall'alto, ma è quella fiducia che viene riattivata, ripotenziata nel perdono, nell'amore gratuito di Dio che non ci fa pesare i nostri sbagli e ci fa dire “Parto da questo condono, da questo perdono per concedermi una nuova possibilità”. 
“La tua fede” che è certamente fiducia nel maestro ma è una fiducia che poi deve diventare fiducia in noi stessi. Se non diventa fiducia in noi stessi, rimane sempre un aggrapparsi a qualcosa,  a  una salvezza che viene da fuori, una salvezza esterna. “La tua fede ti ha salvato”. Non basta che Dio creda in noi e nelle nostre possibilità. Dobbiamo imparare anche noi a crederci in noi stessi. E questa è shalom, la pace con cui si conclude il capitolo. Ed è lo shalom che tutti cerchiamo. 

Intervento: Gesù qui io lo vedo anche come l'amico psicologo. A me sembra che qua a Gesù piaccia proprio essere amato con dolcezza, essere accarezzato dal pianto, dai capelli, cioè lo sento molto tenero, profondamente umano, cioè ha il coraggio di accettare di essere amato da una donna è come se ci si concedesse di essere amato. Chiaramente i termini non sono quelli umani, i termini sono divini: è un abbandono totale al divino.
Quindi non c'è solo il discorso ama, ma: cerca anche di abbandonarti nell'amore e di essere amato. 


Grazie perché hai centrato anche un altro tema molto giusto e bello, che è quello di accettare di lasciarsi amare. Lei era una professionista dell'amore ma accetta anche di essere amata, accolta da questo Gesù che non la giudica e d'altra parte Gesù accetta di essere amato da questa donna, quando di solito è sempre lui che invece ama per primo. C'è una circolarità, forse l'amore vero ha questa cartina di tornasole: il fatto che sappiamo lasciarci anche amare. Quando noi non permettiamo agli altri di amarci, vuol dire che forse anche il nostro amore non è così libero e disinteressato.

Anche i discepoli avevano il rischio di interpretare tutto come “farò io per te,  darò la mia vita per te, combatterò per te” e Gesù deve fargli capire “sì, ma adesso vi dovete voi lasciare amare, adesso vi dovete voi lasciare servire”. E a volte è più difficile lasciarsi amare che mettersi a servire.

   
Intervento: Mi commuove tanto questo sentire che Gesù ci chiede di puntare sull'amore e imparare un po' a evitare di sottolineare sempre la fatica, il nostro non farcela, il nostro sbagliare.
portiamo l'attenzione al nostro

   
[bookmark: _GoBack]Visualizzazione: respiro e ad ogni inspiro lasciamo entrare l'aria, la vita, tutti i suoi    
doni e ad ogni espiro lasciamo uscire il nostro respiro più caldo e tutto ciò che è  
passato da dentro di noi e che doniamo al mondo. Inspiro. Espiro.  Sentiamo la circolarità della vita, la circolarità dell'amore. E mentre scendiamo sempre di più nel profondo di noi, sentiamo il nostro cuore. Sentiamo al centro del petto, la grotta pulsante del nostro cuore. Sentiamo il calore.
Visualizziamo un punto di luce nel cuore e sentiamo nel profondo risuonare queste parole:

“Sono perdonati i tuoi molti peccati. Sono perdonati i tuoi molti peccati.
Sono perdonati i tuoi peccati perché hai molto amato. Hai molto amato. Hai molto amato

La tua fede ti ha salvato. Shalom. Vai, la tua fede ti ha salvato.
Vai in pace.”

E dal centro pulsante del cuore, dello Shalom iniziamo a percorrere il viaggio verso l'esterno.
Iniziamo ad avvertire i rumori, gli odori, a sentire l'aria fresca sulla pelle, sentire i nostri vestiti che toccano la nostra pelle. Sentiamo i nostri piedi, portiamo il movimento nelle punte dei piedi e nella punta delle mani.  
Sentiamo e sentiamo tutto il nostro corpo e portiamo le mani congiunte davanti al cuore come segno di gratitudine per tutto questo anno che abbiamo trascorso insieme. E ora, con fiducia e con misericordia, con un leggero inchino lo offriamo a tutti coloro che sentiamo bisognosi. 


2


9


 


APRILE 


202


5


 


 


 


“


IL PERDONO CHE RIAPRE IL FUTURO 


“ 


 


(


Lc 7,36


-


50


)


 


 


Chiudiamo 


quest


o anno 


col testo della peccatrice perdonata. 


Gesù che era stato da poco accusato 


di essere un mangione e un beone, tanto per


 


confermare questa nomea, accetta l'invito a pranzo di 


Simone il fariseo e


 


quindi la scena si sp


osta 


dentro una casa, una casa privata


 


per 


un pranzo che 


Simone e i suoi 


compagni


 


farisei hanno organizzato magari per conoscere meglio un po' questo 


rab


b


ì 


particolare. 


 


 


Gesù accetta appunto l'invito a pranzo,


 


malgrado


 


avesse questa fama


 


d


i mangione 


e 


beone,


 


dimostrando 


che 


n


on si fa condizionare dal giudizio degli altri, 


non ritiene 


di non dover andare per 


non confermare questa fama. 


Gesù non è 


a


ssolutamente condizionabile.


 


 


P


ranzare non è come cenare, nel senso 


che 


la cena è un momento particolarmente


 


intimo.


 


Il pranzo è meno intimo, 


è


 


un'occasione che Gesù 


accogli


e 


per osservare,


 


insegnare, correggere


 


amorevolmente, cosa che fa anche in


 


questa occasione con il nostro protagonista Simone il fariseo.


 


Quindi accetta questi inviti a pranzo,


 


non perché è un maggiore 


e


 


beone, ma per creare occasioni di


 


relazione, anche s


e spesso chi lo invita lo fa per metterlo alla prova o


 


addirittura per avere di che 


accusarlo.


 


I


n questa scena 


nella


 


casa 


c'è una piccola parabola che vien


e raccontata da Gesù come 


i


nsegnamento nei confronti di Simone


.


 


Lettura luca 7,36


-


50


 


 


L


a donna peccatrice al contrario di Si


mone il fariseo, non ha


 


un nome


. F


orse quando le persone sono 


anonime è per favorire


 


l'identificazione, 


forse p


er favorire l'identificazione di quel


l'umano femminile 


giudicato, sfruttato,


 


emarginato. 


E


d è una donna 


silenziosa,


 


non dice una sola parola, ma compie 


tanti gesti


 


bellissimi, stupendi. 


 


Innanzitutto entra nella casa di un fariseo, ben sapendo


 


cosa l'aspetta in termini di giudizio


 


e 


e


s


sendo una nota pe


c


catrice di quella città, entrando nella casa


 


contamina inevitabilmente anche 


quell'ambiente, lo rende impuro 


e ancora 


peggio 


per 


chi 


la tocca


 


o si lascia toccare, cosa che 


appunto sarà per Gesù.


 


Qu


indi incurante del disprezzo manifesta questa fiducia entrando in questa casa,


 


ma entra 


naturalmente non perché voleva andare da Simone e fariseo, ma perché sa che c'è Gesù. E che cosa 


fa? Si accuccia


 


ai piedi di Gesù, si sdraia proprio ai piedi 


di Gesù e quindi in questo manifesta anche 


una grande umiltà. 


N


on


 


sente di essere degna, di stare al fianco di Gesù, di sedere accanto a lui


 


a


lla 


stessa mensa, a cui tra l'altro non è stata invitata, ma sa però di poter stare là sotto


 


e d


edicarsi 


a 


quei piedi che poi diventano 


un simbolo.


 


 


E che cosa fa? unge di olio profumato. Ecco, queste unzioni le


 


abbiamo ricordate anche nel tempo 


pasquale, l'unzione di Betania, Mari


a,


 


che unge il 


capo di Gesù 


. 


Sono


 


forme anche 


di 


devozione. 


Q


ui 


è rivolta ai piedi di


 


Gesù e in questo manife


sta


 


una devozione e un affetto profondo per questo 


maestro.


 


   


 


E poi ecco queste questa serie di verbi 


“


bagna c


on le sue lacrime


”


 


questi piedi,


 


quindi non solo li 


unge di olio profumato, ma li bagna con le sue lacrime, quindi sta


 


piangendo


.


 




2 9   APRILE  202 5       “ IL PERDONO CHE RIAPRE IL FUTURO  “    ( Lc 7,36 - 50 )     Chiudiamo  quest o anno  col testo della peccatrice perdonata.  Gesù che era stato da poco accusato  di essere un mangione e un beone, tanto per   confermare questa nomea, accetta l'invito a pranzo di  Simone il fariseo e   quindi la scena si sp osta  dentro una casa, una casa privata   per  un pranzo che  Simone e i suoi  compagni   farisei hanno organizzato magari per conoscere meglio un po' questo  rab b ì  particolare.      Gesù accetta appunto l'invito a pranzo,   malgrado   avesse questa fama   d i mangione  e  beone,   dimostrando  che  n on si fa condizionare dal giudizio degli altri,  non ritiene  di non dover andare per  non confermare questa fama.  Gesù non è  a ssolutamente condizionabile.     P ranzare non è come cenare, nel senso  che  la cena è un momento particolarmente   intimo.   Il pranzo è meno intimo,  è   un'occasione che Gesù  accogli e  per osservare,   insegnare, correggere   amorevolmente, cosa che fa anche in   questa occasione con il nostro protagonista Simone il fariseo.   Quindi accetta questi inviti a pranzo,   non perché è un maggiore  e   beone, ma per creare occasioni di   relazione, anche s e spesso chi lo invita lo fa per metterlo alla prova o   addirittura per avere di che  accusarlo.   I n questa scena  nella   casa  c'è una piccola parabola che vien e raccontata da Gesù come  i nsegnamento nei confronti di Simone .   Lettura luca 7,36 - 50     L a donna peccatrice al contrario di Si mone il fariseo, non ha   un nome . F orse quando le persone sono  anonime è per favorire   l'identificazione,  forse p er favorire l'identificazione di quel l'umano femminile  giudicato, sfruttato,   emarginato.  E d è una donna  silenziosa,   non dice una sola parola, ma compie  tanti gesti   bellissimi, stupendi.    Innanzitutto entra nella casa di un fariseo, ben sapendo   cosa l'aspetta in termini di giudizio   e  e s sendo una nota pe c catrice di quella città, entrando nella casa   contamina inevitabilmente anche  quell'ambiente, lo rende impuro  e ancora  peggio  per  chi  la tocca   o si lascia toccare, cosa che  appunto sarà per Gesù.   Qu indi incurante del disprezzo manifesta questa fiducia entrando in questa casa,   ma entra  naturalmente non perché voleva andare da Simone e fariseo, ma perché sa che c'è Gesù. E che cosa  fa? Si accuccia   ai piedi di Gesù, si sdraia proprio ai piedi  di Gesù e quindi in questo manifesta anche  una grande umiltà.  N on   sente di essere degna, di stare al fianco di Gesù, di sedere accanto a lui   a lla  stessa mensa, a cui tra l'altro non è stata invitata, ma sa però di poter stare là sotto   e d edicarsi  a  quei piedi che poi diventano  un simbolo.     E che cosa fa? unge di olio profumato. Ecco, queste unzioni le   abbiamo ricordate anche nel tempo  pasquale, l'unzione di Betania, Mari a,   che unge il  capo di Gesù  .  Sono   forme anche  di  devozione.  Q ui  è rivolta ai piedi di   Gesù e in questo manife sta   una devozione e un affetto profondo per questo  maestro.         E poi ecco queste questa serie di verbi  “ bagna c on le sue lacrime ”   questi piedi,   quindi non solo li  unge di olio profumato, ma li bagna con le sue lacrime, quindi sta   piangendo .  

